
   
 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2, No. 2, Desember 2025 | 23 

JURNAL PASTORAL KATEKETIK 
E-ISSN: 3048-4340, https://ojs.stktouyepaapaadeiyai.ac.id 
Vol. 2, No. 2, Desember 2025, doi: https://doi.org/10.70343/3w5xsz63 

Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang 

dalam Prosesi Ngongkat Salib: Perspektif Sosiologi Agama  

Robert J. Schreiter 
 

Tedjo Setiyoko1⁾, Valentino Dwika Damara2⁾, Yly Suardy3⁾, Yulius Roge Paliling4)
, 

Herkulana M. Soeryamassoka5) 

1-5) Sekolah Tinggi Agama Katolik Pontianak, Kubu Raya, Kalimantan Barat, Indonesia 

1) tedjopendidikan@gmail.com; 2) dwikadamara11@gmail.com; 3) yly.suardy@ifortepay.id; 
4)yuliusrogepaliling81@gmail.com; 5) niekydp3a12@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Inkulturasi iman Gereja Katolik dalam konteks budaya lokal menjadi isu strategis dalam misiologi 

kontemporer, khususnya di wilayah masyarakat adat Indonesia. Penelitian ini mengkaji proses 

inkulturasi Gereja Katolik dengan kebudayaan Dayak Pompakang, dengan fokus pada prosesi 

adat "Ngongkat Salib" (mengangkat salib dalam upacara keagamaan lokal), melalui kerangka 

teori sosiologi agama Robert J. Schreiter. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif 

etnografis dengan pengumpulan data melalui wawancara mendalam dengan tokoh agama dan 

masyarakat, observasi partisipatif terhadap ritual, dan studi dokumen Gereja serta literatur adat 

Dayak Pompakang. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ngongkat Salib merepresentasikan 

transformasi simbol kristiani yang diintegrasikan dengan identitas budaya lokal, menghasilkan 

bentuk "teologi lokal" yang unik. Proses inkulturasi ini bukan sekadar sinkretisme, melainkan 

komunikasi iman yang autentik, di mana nilai-nilai Kristiani dan kebijaksanaan lokal Dayak 

saling memperkaya. Teori Schreiter tentang "Constructing Local Theologies" terbukti relevan 

dalam menjelaskan bagaimana Gereja Katolik memfasilitasi pertemuan bermakna antara iman 

universal dan konteks budaya spesifik. Implikasi akademik penelitian ini memperkaya diskursus 

sosiologi agama dan misiologi di Asia Tenggara, sementara secara pastoral menawarkan model 

inkulturasi yang dapat diterapkan dalam evangelisasi kontekstual di wilayah adat lainnya. 

Penelitian menegaskan bahwa inkulturasi yang mendalam memerlukan pendekatan dialogis, rasa 

hormat terhadap warisan budaya, dan keterbukaan teologis terhadap perubahan dinamis 

kehidupan umat lokal. 

 

Kata Kunci: inkulturasi, sosiologi agama, Robert J. Schreiter, Gereja Katolik, Dayak 

Pompakang, Ngongkat Salib 

 

ABSTRACT 

The inculturation of the Catholic Church's faith in the context of local culture is a strategic issue 

in contemporary missiology, especially in the territory of indigenous peoples of Indonesia. This 

study examines the process of inculturation of the Catholic Church with the Dayak Pompakang 

culture, focusing on the traditional prosesion of “Ngongkat Salib’' (raising the cross in local 

religious ceremonies), through the framework of Robert J. Schreiter's sociological theory of 

religion. The research method uses a qualitative ethnographic approach, collecting data through 

in-depth interviews with religious and community leaders, participatory observation of rituals, 

and an examination of Church documents and traditional Dayak Pompakang literature. The 

study's results demonstrate that the “Ngongkat Salib” embodies the transformation of Christian 

symbols into a form that integrates local cultural identities, resulting in an authentic 

communication of faith that is both respectful and sincere. This process of inculturation is not 

just syncretism, but a genuine dialogue in which Christian values and Dayak local wisdom enrich 

each other. Schreiter's theory of “Constructing Local Theologies” proves relevant in explaining 

how the Catholic Church facilitates meaningful encounters between universal faith and specific 

https://doi.org/10.70343/3w5xsz63
mailto:tedjopendidikan@gmail.com
mailto:dwikadamara11@gmail.com
mailto:yly.suardy@ifortepay.id
mailto:yuliusrogepaliling81@gmail.com
mailto:niekydp3a12@gmail.com


 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 24 

cultural contexts. The academic implications of this research enrich the discourse of the sociology 

of religion and missiology in Southeast Asia, while pastorally offering an inculturation model that 

can be applied in contextual evangelization in other indigenous territories. Research confirms 

that deep inculturation requires a dialogical approach, respect for cultural heritage, and 

theological openness to dynamic changes in the lives of local people. 

 

Keywords: inculturation, sociology of religion, Robert J. Schreiter, Catholic Church, Dayak 

Pompakang, Ngongkat Salib 

 

PENDAHULUAN 

Fenomena Ngongkat Salib dalam kehidupan religius masyarakat Dayak Pompakang 

merepresentasikan kontestasi kompleks antara identitas budaya lokal dan ekspansi iman 

Kristiani. Prosesi ini melibatkan pengangkatan salib dalam konteks upacara keagamaan 

tradisional, menjadi bukti nyata bagaimana masyarakat adat mengadaptasi simbol-simbol 

eksternal sambil mempertahankan substansi nilai-nilai budaya mereka. Sebagai agama 

universal yang menyebarkan ajaran ke berbagai belahan dunia, Gereja Katolik 

dihadapkan pada tantangan fundamental, bagaimana iman kristiani dapat menjadi 

autentik dalam konteks budaya yang beragam tanpa kehilangan identitas teologisnya atau 

sebaliknya, tanpa menghilangkan kehidupan berbudaya masyarakat  

Pertanyaan ini telah menjadi perhatian serius Gereja Katolik sejak Konsili Vatikan 

II. Melalui dokumen-dokumen seperti Gaudium et Spes, Evangelii Nuntiandi, dan 

Ecclesia in Asia, Gereja secara eksplisit mengakui pentingnya inkulturasi sebagai strategi 

pastoral integral yang bukan hanya adaptasi permukaan, tetapi penetrasi mendalam antara 

iman kristiani dan budaya lokal. Inkulturasi dipahami sebagai proses dinamis di mana 

iman kristiani menginkulturasi diri dalam konteks budaya tertentu, mengubah budaya dari 

dalam, dan pada waktu bersamaan, budaya tersebut membentuk ekspresi konkret iman 

Kristiani. 

Di tingkat lokal, penelitian tentang inkulturasi di wilayah Kalimantan terutama di 

antara masyarakat Dayak masih belum mendapat perhatian akademis yang proporsional. 

Sementara banyak studi antropologis fokus pada deskripsi sistem kepercayaan adat atau 

analisis struktural identitas Dayak, kajian tentang bagaimana iman Kristiani sebenarnya 

berinkulturasi dan bertransformasi dalam konteks Dayak Pompakang khususnya tetap 

menjadi celah pengetahuan. Lebih signifikan lagi, penggunaan kerangka teori sosiologi 

agama kontemporer khususnya karya Robert J. Schreiter tentang konstruksi teologi local 

belum pernah diaplikasikan secara sistematis untuk memahami fenomena Ngongkat Salib 

dan proses inkulturasi Gereja Katolik di komunitas ini. 

Robert J. Schreiter, seorang teolog misiologis terkemuka, mengembangkan konsep 

"Constructing Local Theologies" yang menekankan bahwa teologi tidak sekadar 

transmisi doktrin universal, melainkan proses dialogis di mana konteks lokal secara aktif 

membentuk articulasi iman. Teori ini berakar pada pemahaman sosiologis bahwa agama 

adalah fenomena sosial yang dibentuk oleh dan membentuk struktur masyarakat, makna-

makna bersama, dan sistem simbol komunitas. Dengan mengintegrasikan pendekatan 

sosiologi klasik (Durkheim tentang fungsi agama dalam kohesi sosial, Weber tentang 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 25 

legitimasi otoritas religius, dan Berger tentang konstruksi sosial kenyataan religius), 

Schreiter menawarkan sintesis yang kaya untuk memahami dinamika kompleks antara 

iman universal dan kehidupan lokal. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses inkulturasi Gereja Katolik 

dengan kebudayaan Dayak Pompakang melalui lensa ritual Ngongkat Salib, dengan 

menggunakan kerangka teori Robert J. Schreiter. Secara spesifik, penelitian ini ingin: (1) 

mengidentifikasi makna simbolik dan fungsi sosial Ngongkat Salib dalam identitas 

religius dan budaya masyarakat Dayak Pompakang; (2) menganalisis mekanisme 

inkulturasi melalui mana iman Kristiani dan budaya lokal saling bertemu, berinteraksi, 

dan bertransformasi; (3) menjelaskan bagaimana teori Schreiter tentang konstruksi 

teologi lokal dapat mengiluminasi pemahaman tentang dinamika ini; dan (4) merumuskan 

implikasi akademis dan pastoral dari proses inkulturasi untuk Gereja Katolik dan 

masyarakat adat. Urgensi penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap 

pengembangan sosiologi agama di konteks Indonesia, serta penyediaan model praktis 

bagi Gereja dalam melakukan misi dan pastoral yang respon terhadap keragaman budaya. 

 

KAJIAN PUSTAKA 

1. Konsep Inkulturasi dalam Pemikiran Gereja Katolik 

Inkulturasi adalah istilah teologis yang merujuk pada proses penetrasi dan transformasi 

timbal-balik antara iman kristiani dan budaya lokal. Meskipun istilah "inkulturasi" secara 

formal diperkenalkan pada era Vatikan II (1962-1965), konsep ini merupakan 

pengembangan dari refleksi Gereja tentang relasi antara iman universal dan konteks 

partikular. Dokumen Gaudium et Spes (1965) mengakui bahwa Gereja hidup dalam dunia 

nyata dengan berbagai budaya, dan karena itu, ia harus secara kritis terlibat dalam dialog 

dengan budaya-budaya tersebut. Sementara itu, Evangelii Nuntiandi (1975) oleh Paus 

Paulus VI secara eksplisit menggunakan istilah "inkulturasi" untuk menggambarkan 

komitmen Gereja dalam mengintegrasikan iman kristiani ke dalam berbagai konteks 

budaya sambil mempertahankan integritas doktrin. 

Ecclesia in Asia (1999), yang diterbitkan oleh Paus Yohanes Paulus II pasca-

Sinodus Khusus Asia, menekankan bahwa inkulturasi bukan hanya adaptasi eksternal, 

melainkan "perjumpaan autentik antara iman kristiani dan budaya-budaya Asia yang 

kaya." Dokumen ini menegaskan pentingnya menghormati nilai-nilai budaya lokal, 

termasuk kebijaksanaan tradisional dan spiritualitas lokal, sambil membawa pesan 

kristiani ke dalam dialektika yang hidup dengan kehidupan nyata komunitas. Dengan 

demikian, inkulturasi dipahami sebagai proses dua arah: iman kristiani masuk dan 

menempa budaya, namun budaya juga secara aktif mengadopsi, merekontekstualisasi, 

dan melokalisasi ekspresifikasi iman kristiani. 

 

2. Teori Robert J. Schreiter tentang Konstruksi Teologi Lokal 

Dalam karya Robert J. Schreiter yang berjudul "Constructing Local Theologies" (1985) 

mengembangkan kerangka sosiologis dan teologis berfungsi untuk memahami 

bagaimana teologi lokal dikonstruksikan dalam konteks budaya spesifik. Menurut 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 26 

Schreiter, teologi lokal bukan sekadar aplikasi mekanis dari doktrin universal ke situasi 

lokal, tetapi hasil dari proses interpretif yang kompleks di mana masyarakat lokal secara 

aktif membentuk artikulasi iman mereka dalam dialog dengan warisan tradisi kristiani 

global. Schreiter mengidentifikasi tiga dimensi utama dalam konstruksi teologi lokal: 

dimensi identitas (bagaimana komunitas memahami dirinya dalam relasi dengan tradisi 

kristiani yang lebih luas), dimensi konteks (bagaimana situasi sosial, budaya, dan 

ekonomi spesifik membentuk pertanyaan dan perhatian teologis), dan dimensi tradisi 

(bagaimana warisan kristiani historis dikaitkan dengan pengalaman kontemporer lokal). 

 Secara khusus, Schreiter menekankan peran bahasa dan simbol dalam konstruksi 

teologi lokal. Agama, menurut pandangannya, adalah sistem simbol yang kompleks 

melalui mana masyarakat mengekspresikan makna, nilai, dan identitas mereka. Ketika 

iman kristiani masuk ke dalam konteks budaya baru, ia tidak sekadar mengganti sistem 

simbol lokal yang sudah ada, melainkan berinteraksi dengannya dalam cara yang dinamis 

dan dialektis. Simbol-simbol kristiani (salib, ekaristi, martir) dapat beresonansi dengan 

makna simbolik tradisional lokal, menciptakan "hibriditas yang bermakna" di mana 

keduanya saling memperkaya. Proses ini, bagi Schreiter, adalah esensi dari konstruksi 

teologi lokal yang autentik dan relevan. 

 

3. Landasan Sosiologis : Durkheim, Weber dan Berger 

 Untuk memperkuat analisis tentang bagaimana agama membentuk dan dibentuk 

oleh konteks budaya, teori sosiologi agama klasik memberikan kontribusi penting. 

Dalam "The Elementary Forms of Religious Life" (1912) karya Émile Durkheim, 

mengatn bahwa agama bukan hanya sistem kepercayaan individual, tetapi fenomena 

sosial yang memiliki fungsi untuk memperkuat kohesi kelompok dan memvalidasi nilai-

nilai bersama. Dalam perspektif Durkheim, ritual religius (seperti Ngongkat Salib) 

memiliki fungsi integratif: ia mengumpulkan komunitas, mereproduksi identitas 

kolektif, dan memperkuat ikatan sosial. Simbol-simbol religius (salib, misalnya) bukan 

hanya representasi magis, tetapi ekspresi dari kekuatan sosial komunitas itu sendiri. 

 Max Weber, di sisi lain, menekankan peran agama dalam memberikan legitimasi 

terhadap sistem otoritas sosial dan budaya. Dalam "The Sociology of Religion," Weber 

menunjukkan bagaimana agama menyediakan "teodisi" yang menjelaskan dan 

membenarkan ketertiban sosial yang ada. Penerapan perspektif Weberian terhadap 

Ngongkat Salib memungkinkan kita untuk memahami bagaimana prosesi ini, dengan 

menggabungkan salib kristiani ke dalam struktur upacara adat, secara simbolis 

mengkalibrasi otoritas spiritual lokal dengan otoritas global Gereja Katolik, menciptakan 

harmonisasi otoritas religius yang berjenjang. 

 Peter L. Berger, dalam "The Sacred Canopy" (1967), mengembangkan teori 

konstruksi sosial realitas religius. Berger berpendapat bahwa dunia makna religius 

dibangun melalui interaksi sosial yang berkelanjutan; agama bukan sekadar penerimaan 

pasif dari doktrin, melainkan proses aktif di mana komunitas, melalui praksis sosial dan 

ritual, secara terus-menerus membangun dan mempertahankan canopy makna mereka. 

Dalam konteks inkulturasi, Berger menjelaskan bagaimana masyarakat Dayak 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 27 

Pompakang tidak sekadar mengadopsi iman kristiani, tetapi secara aktif mengambil alih 

dan merekonstruksi makna kristiani dalam cara yang koheren dengan dunia kehidupan 

mereka yang sudah ada. 

 

4. Aplikasi Teori pada Konteks Dayak Pompakng 

 Dayak Pompakang adalah salah satu sub-etnis dari keluarga besar masyarakat 

Dayak di Kalimantan. Seperti masyarakat Dayak lainnya, mereka memiliki sistem 

kepercayaan tradisional yang kompleks yang berpusat pada relasi harmonis dengan alam, 

ruh-ruh, dan leluhur. Agama kristiani, baik Katolik maupun Protestan, telah hadir di 

wilayah ini sejak era kolonial dan pasca-kemerdekaan, menghadirkan alternatif sistem 

makna yang berbeda secara signifikan. Namun, bukannya menggantikan tradisi lokal 

sepenuhnya, masyarakat Dayak Pompakang telah mengembangkan bentuk kristianitas 

lokal yang unik, di mana elemen-elemen tradisional terintegrasi dengan simbol dan 

praktik kristiani. 

 Prosesi Ngongkat Salib dapat dipahami sebagai manifestasi konkret dari proses ini. 

Dalam konteks tradisional Dayak, "mengangkat" objek tertentu dalam upacara adat 

memiliki signifikansi spiritual yang mendalam, berhubungan dengan peningkatan status 

ritual, komunikasi dengan dunia ruh, dan pembaruan ikatan komunitas. Ketika salib 

kristiani diintegrasikan ke dalam struktur ritual ini, terjadi proses akulturasi bermakna di 

mana salib tidak sekadar menjadi simbol kristiani yang abstrak, melainkan menjadi 

nexus di mana makna kristiani (penebusan, pengorbanan, transformasi) dan makna adat 

lokal (koneksi spiritual, peningkatan status, integrasi komunitas) bertemu dan saling 

memperkaya. Melalui lensa teori Schreiter, Ngongkat Salib dapat dianalisis sebagai 

proses "konstruksi teologi lokal" di mana komunitas Dayak Pompakang secara aktif 

membentuk artikulasi iman kristiani mereka, menghasilkan sintesis teologis yang 

autentik dan relevan dengan pengalaman hidup mereka. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif etnografi agama, yang menggabungkan 

metode observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan analisis dokumen untuk 

menghasilkan pemahaman holistik tentang proses inkulturasi. Etnografi agama, sebagai 

metodologi, memungkinkan peneliti untuk tidak hanya mengumpulkan data deskriptif 

tentang praktik religius, tetapi juga untuk memahami makna subjektif dan struktur sosial 

yang mendasari praktik-praktik tersebut dari perspektif aktor-aktor lokal. 

 

1. Subjek penelitian 

Subjek penelitian adalah komunitas umat Gereja Katolik Dayak Pompakang di wilayah 

Paroki Lintang Kapuas, betempat di administrasi Kecamatan Kapuas, Kabupaten 

Sanggau, Provinsi Kalimantan Barat, dengan fokus khusus pada tokoh-tokoh kunci 

seperti imam/pastor lokal, katekis, pemimpin adat, dan anggota masyarakat yang aktif 

dalam prosesi Ngongkat Salib. Pemilihan informan menggunakan purposive sampling 

dengan kriteria: (1) memiliki pengetahuan mendalam tentang tradisi adat Dayak 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 28 

Pompakang, (2) memiliki pengalaman langsung dengan iman Kristiani/Katolik, (3) aktif 

berpartisipasi dalam prosesi Ngongkat Salib, dan (4) bersedia memberikan informasi 

secara terbuka dan reflektif. 

 

2. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini Teknik pengumpulan data terbagi menjadi beberapa langkah, antara 

lain : (1) Observasi Partisipatif: Peneliti berpartisipasi dalam prosesi Ngongkat Salib dan 

aktivitas keagamaan lokal lainnya, mencatat konteks, urutan, aktor, simbol, dialog, dan 

reaksi emosional dalam field notes yang terstruktur. (2) Wawancara Mendalam: 

Dilakukan wawancara semi-terstruktur dengan 15-20 informan kunci, dengan daftar 

pertanyaan terbuka yang memungkinkan pengembangan diskusi mendalam tentang 

makna Ngongkat Salib, relasi antara tradisi adat dan iman kristiani, dan pengalaman 

spiritualitas mereka. (3) Studi Dokumen: Analisis dokumen Gereja lokal (catatan 

pastoral, dokumen liturgi, laporan misi), tulisan antropologis tentang Dayak Pompakang, 

serta teks-teks adat atau cerita lisan yang telah didokumentasikan. 

 

3. Analisis Data  

Data yang terkumpul dianalisis melalui beberapa tahap: (1) Reduksi Data: 

Mengidentifikasi tema-tema utama dan pola-pola berulang dalam catatan lapangan dan 

transkrip wawancara. (2) Kategorisasi: Data disusun ke dalam kategori berdasarkan 

dimensi teoritis (identitas, konteks, tradisi, simbol, makna, fungsi sosial). (3) Interpretasi 

Makna Religius-Sosiologis: Data dikaitkan dengan kerangka teori Schreiter dan sosiologi 

agama klasik untuk menghasilkan pemahaman mendalam tentang bagaimana inkulturasi 

terjadi dan bagaimana teologi lokal dikonstruksikan. (4) Validasi: Hasil analisis 

dikonfirmasi kembali kepada informan kunci untuk memastikan validitas interpretasi dan 

menghindari bias peneliti. 

 

4. Pertimbangan Etis 

Penelitian ini menghormati otonomi dan kekhususan budaya komunitas Dayak 

Pompakang, memastikan informed consent dari semua informan, dan berkomitmen untuk 

menggunakan temuan penelitian dalam cara yang menguntungkan bagi komunitas lokal 

dan pemahaman akademis tentang inkulturasi agama. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Makna Simbolik Ngongkat Salib dalam Identitas Religius Dayak Pompakang 

Temuan etnografis menunjukkan bahwa Ngongkat Salib tidak dapat dipahami hanya 

sebagai adopsi sederhana dari simbol kristiani, melainkan sebagai proses reinterpretasi 

mendalam di mana salib kristiani diintegrasikan ke dalam sistem makna tradisional 

Dayak Pompakang. Dalam tradisi adat Dayak Pompakang, ritual "ngongkat" 

(mengangkat) memiliki signifikansi kosmologis dan sosial yang luas. Tindakan 

mengangkat suatu objek dalam upacara tradisional dipahami sebagai elevasi status ritual, 

komunikasi dengan dunia ruh (khususnya ruh nenek moyang dan ruh-ruh protektif), serta 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 29 

pembaruan ikatan komunitas dengan kekuatan-kekuatan transendental. Dengan adanya 

Ngongkat Salib yang tadinya kepercayaan terhadap objek tertentu berubah menjadi 

kepecayaan kepada Ponompa (Tuhan) yang dilambangkan dengan salib. 

 Ketika salib kristiani diangkat dalam konteks ritual Ngongkat Salib Dayak 

Pompakang, makna ganda ini mengalami sintesis yang bermakna. Di satu sisi, salib 

mempertahankan signifikansi kristiani sebagai simbol penebusan, pengorbanan ilahi, dan 

transformasi spiritual melalui kematian dan kebangkitan Kristus. Di sisi lain, tindakan 

mengangkat salib resonan dengan praktik tradisional Dayak Pompakang yang memahami 

pengangkatan ritual sebagai perantaraan, elevasi spiritual, dan koneksi ke dunia 

transendental. Melalui sintesis ini, komunitas Dayak Pompakang mengekspresikan 

identitas religius mereka yang hibrida namun koheren, seorang identitas yang tidak 

sepenuhnya Dayak tradisional maupun sepenuhnya Katolik universal, melainkan Dayak 

Pompakang Katolik yang unik. 

 Pemaknaan Ngongkat Salib juga tidak jauh dari sebuah rangkaian acara syukur atas 

hasil panen dan ternak yang disebut Gawai Nosu Minu Podi. Gawai Nosu Minu Podi 

merupakan rangkaian acara yang diadakan setiap sekali setahun. Dalam pelaksanaannya 

saat ini Gawai Nosu Minu Podi diawali dengan Misa Gawai Nosu Minu Podi. Sebelum 

rangkaian Misa Gawai Nosu Minu Podi diadakan diawali dengan arak-arakan masyarakat 

adat yang mengakat salib ladang yang disebut Ngongkat Salib. Pada saat perarakan 

Ngongkat Salib urutannya diawali dengan iringan tarian Dayak, pembawa salib besar, 

misdinar, kemudian rombongan pria yang membawa salib ladang yang di ikat dengan 

parang (alat beladang) dan didampingi dengan wanita yang membawa mangkok yang 

berisi benih padi dan telur yang dihias menggunakan bunga (biasanya berpasangan suami 

istri diri dan kanan), rombongan aparatur daerah dan pastor/uskup yang akan membawa 

misa pada saat tersebut. Didalam misa syukur benih tanaman, salib ladang dan alat 

pertanian di berkati dan kemudian benih inilah yang akan digunakan untuk ditanam 

setahun kedepan. 

 Berdasarkan wawancara dengan anggota komunitas, Ngongkat Salib difungsikan 

sebagai momen pivotal dalam memperkuat identitas kristiani di antara umat sambil secara 

simultan mempertahankan kontinuitas dengan warisan budaya adat mereka. Seorang 

katekis lokal menyatakan bahwa Ngongkat Salib adalah cara kami untuk mengatakan 

bahwa kami adalah Dayak dan Kristiani pada waktu yang bersamaan, bukan salah satu 

atau yang lain." Pernyataan ini mengungkapkan apa yang dapat dipahami sebagai 

"identitas dual yang integratif" bukan identitas yang terpecah atau ambivalen, melainkan 

identitas yang secara reflektif mengintegrasikan dua warisan tradisi yang berbeda. 

  

2. Interaksi Iman Katolik dan Budaya Lokal: Antara Akulturasi dan Transformasi 

Analisis lebih lanjut mengungkapkan bahwa proses inkulturasi Gereja Katolik dengan 

budaya Dayak Pompakang tidak dapat diklasifikasikan secara sederhana sebagai 

"sinkretisme" (percampuran religius yang tidak kritis) atau "akulturasi" (adopsi unsur 

budaya dominan tanpa perubahan substansi budaya penerima). Sebaliknya, proses yang 

terjadi lebih akurat digambarkan sebagai "transformasi dialektis" di mana kedua sistem 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 30 

religius (tradisional dan kristiani) saling mempengaruhi, merekonfigurasi, dan 

menghasilkan bentuk baru sintesis teologis. 

Temuan etnografis mengidentifikasi beberapa mekanisme spesifik dari proses 

transformasi ini. Pertama, terdapat "homologi simbolis" di mana simbol atau konsep 

kristiani dipetakan ke dalam kategori tradisional Dayak Pompakang yang sudah ada. 

Misalnya, Kristus disebut sebagai "Penguasa Besar" atau "Perantara Agung," istilah-

istilah yang dalam kosmologi tradisional Dayak Pompakang merujuk pada figur-figur roh 

atau leluhur yang memiliki otoritas kosmik. Melalui homologi ini, Kristus tidak dipahami 

sebagai entitas asing, tetapi diposisikan dalam kerangka kerja ontologis Dayak 

Pompakang yang sudah ada, meskipun dengan transformasi penting dalam atribut dan 

signifikansi. 

Kedua, terdapat "reisifikasi liturgis" di mana praktik kristiani diintegrasikan ke 

dalam struktur ritual tradisional lokal. Ngongkat Salib adalah contoh utama dari 

mekanisme ini. Praktik kristiani (penyembahan salib, doa kristiani, pemberkatan) tidak 

disajikan sebagai pengganti ritual tradisional Dayak Pompakang, melainkan 

diterjemahkan ke dalam bentuk liturgi lokal yang sudah dikenal. Dengan cara ini, umat 

lokal dapat berpartisipasi dalam iman kristiani sambil menggunakan bahasa ritual dan 

simbol yang akrab dan bermakna bagi mereka. 

Ketiga, terdapat "elaborasi teologis partisipatif" di mana anggota komunitas lokal 

secara aktif mengembangkan pemahaman teologis yang merekontekstualisasi ajaran 

kristiani dengan cara yang resonan dengan pengalaman hidup mereka. Dalam wawancara, 

beberapa informan mengungkapkan pemahaman mendalam tentang misteri Kristus dan 

penebusan, tetapi dengan cara yang berbeda dari artikulasi teologis Barat yang 

konvensional. Salah seorang pemimpin komunitas menjelaskan bahwa penderitaan 

Kristus di salib dipahami dalam konteks tradisional Dayak Pompakang sebagai 

"pembayaran hutang kosmik" kepada kekuatan-kekuatan spiritual, konsep yang memiliki 

kedalaman sosiologis dan spiritual dalam pemahaman tradisional mereka tentang relasi 

antara komunitas dan dunia ruh. 

Transformasi dialektis ini bukan tanpa ketegangan. Ada periode transisi di mana 

komunitas lokal menghadapi ambivalensi tentang kompatibilitas antara tradisi adat dan 

iman kristiani. Beberapa praktik tradisional dipandang sebagai inkompetibel dengan 

kristianitas, dan oleh karenanya dimodifikasi atau ditinggalkan. Namun, proses ini 

bukanlah penghapusan unilateral budaya lokal, melainkan negosiasi yang saling-

menguntungkan di mana elemen-elemen inti dari identitas Dayak Pompakang 

dipertahankan sambil secara integral mengintegrasikan nilai-nilai kristiani. 

 

3. Teori Schreiter dan Konstruksi Teologi Lokal dalam Konteks Ngongkat Salib 

Penerapan kerangka teoritis Robert J. Schreiter terhadap data etnografis 

menghasilkan wawasan yang signifikan tentang bagaimana teologi lokal Dayak 

Pompakang dikonstruksikan. Menurut Schreiter, teologi lokal adalah hasil dari pertemuan 

antara tradisi kristiani universal, konteks lokal spesifik, dan identitas komunitas lokal. 

Dalam kasus Dayak Pompakang, ketiga dimensi ini termanifestasi dengan jelas. 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 31 

Pada dimensi identitas, komunitas Dayak Pompakang memaknai dirinya sebagai 

"umat Kristiani dengan akar budaya Dayak yang mendalam." Identitas ini bukan identitas 

yang dipaksakan dari luar oleh institusi Gereja, melainkan identitas yang secara organik 

dikembangkan melalui refleksi komunitas lokal tentang siapa mereka. Ngongkat Salib, 

dalam konteks ini, berfungsi sebagai ritual yang merayakan dan memperkuat identitas 

dual ini. Melalui Ngongkat Salib, komunitas secara simbolis mengekspresikan bahwa 

Kristianitas mereka adalah kristianitas Dayak Pompakang yang autentik, bukan 

kristianitas Barat yang dipaksakan atau kristianitas Dayak yang merupakan abandonment 

budaya mereka sendiri. 

Pada dimensi konteks, teologi lokal Dayak Pompakang dibentuk oleh situasi sosial 

dan budaya spesifik dari komunitas. Dayak Pompakang hidup dalam konteks pluralisme 

religius, relativisme budaya modern, dan pressures eksternal yang mengancam 

kelestarian tradisi lokal mereka. Dalam konteks ini, teologi lokal Dayak Pompakang 

mengadopsi fungsi apologetik dimana membantu komunitas untuk mempertahankan 

identitas budaya mereka dan martabat spiritual mereka dalam menghadapi marginalisasi 

dan erasure budaya dari kekuatan-kekuatan dominan. Dengan demikian, bukan sekadar 

adopsi iman universal, tetapi alat untuk resistansi budaya dan reafirmasi identitas lokal. 

Pada dimensi tradisi, teologi lokal Dayak Pompakang memelihara relasi dialogis 

yang kritis dengan warisan kristiani global. Komunitas tidak menerima tradisi kristiani 

secara pasif, tetapi secara aktif menginterogasi, mengkontekstualisasi, dan 

merekonfigurasi ajaran kristiani dalam cara yang relevan dengan pengalaman mereka. 

Praksis teologis lokal ini menghasilkan pemahaman kristiani yang berbeda dari 

kristianitas Barat konvensional, namun tetap koheren dengan inti tradisi kristiani. 

Misalnya, pemahaman tentang komunitas sebagai tubuh Kristus, sebuah konsep pusat 

dalam teologi kristiani, ditafsirkan dalam konteks Dayak Pompakang sebagai perluasan 

dari konsep tradisional tentang "satu keluarga besar yang terikat dengan ruh." 

Reinterpretasi ini tidak menghilangkan makna kristiani, melainkan memperdalam 

relevansi dan makna kristiani melalui resonansi dengan pengalaman komunal lokal. 

 

4. Analisis Sosiologis: Relasi Gereja dan Masyarakat Adat dalam Kerangka 

Institusional 

Dari perspektif sosiologis, relasi antara Gereja Katolik dan masyarakat Dayak 

Pompakang menunjukkan dinamika kompleks antara institusi universal dan komunitas 

lokal. Menggunakan framework sosiologis klasik, beberapa observasi penting muncul. 

Melalui lensa Durkheimian, Ngongkat Salib berfungsi sebagai ritual kolektif yang 

memperkuat kohesi sosial komunitas Dayak Pompakang. Ritual ini mengumpulkan 

anggota komunitas, merayakan identitas bersama mereka, dan memperkuat ikatan sosial 

melalui partisipasi dalam aksi ritual yang sama. Namun, berbeda dari ritual tradisional 

murni yang merayakan kesatuan dengan dunia alami dan ruh-ruh tradisional, Ngongkat 

Salib memperluas jangkauan kolektivitas komunitas dimana menghubungkan komunitas 

lokal dengan Gereja Katolik universal, yang menciptakan ikatan komunal yang bersifat 

simultan lokal dan global. Dengan cara ini, Ngongkat Salib memfasilitasi apa yang dapat 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 32 

dipahami sebagai "ekspansi identitas kolektif" dari komunitas Dayak Pompakang dari 

keluarga atau kluster adat yang terisolasi menjadi anggota dari jemaat Kristiani global. 

  Melalui lensa Weberian, Ngongkat Salib merepresentasikan proses "sinkronisasi 

otoritas religius" antara otoritas tradisional Dayak Pompakang dan otoritas institusional 

Gereja Katolik. Dalam masyarakat tradisional Dayak Pompakang, otoritas religius secara 

historis berada pada tangan pemimpin adat, dukun, atau pemimpin ritual yang dianggap 

memiliki koneksi khusus dengan dunia ruh. Dengan masuknya Kristianitas, terdapat 

potensi konflik otoritas antara pemimpin tradisional dan imam Kristiani. Namun, 

Ngongkat Salib menunjukkan bagaimana otoritas dapat dinegosiasikan dan 

disinkronisasi. Pemimpin adat tidak selalu ditinggalkan, tetapi diintegrasikan ke dalam 

struktur liturgis lokal. Dalam beberapa konteks, pemimpin adat bahkan memimpin aspek-

aspek tertentu dari Ngongkat Salib, sementara imam Kristiani mengkonsekrasi atau 

memberikan pemberkatan. Sinkronisasi otoritas ini memungkinkan transisi dari otoritas 

tradisional tunggal ke otoritas religius yang bersifat dualistik namun komplementer. Dari 

perspektif Weberian, ini adalah contoh dari "rationalizing traditional authority" 

mengintegrasikan bentuk otoritas tradisional ke dalam kerangka institusional modern 

(Gereja Katolik) sambil mempertahankan legitimasi otoritas tradisional. 

  Melalui lensa Berger, proses konstruksi sosial realitas religius Dayak Pompakang 

menunjukkan bagaimana komunitas secara aktif membangun dan mempertahankan "the 

sacred canopy" (kanopi sakral) yang mengintegrasikan elemen-elemen kristiani dan 

tradisional. Kanopi sakral ini tidak diterima secara pasif dari Gereja universal, tetapi 

secara kontinyu diproduksi dan diproduksi ulang melalui praksis sosial komunitas, 

khususnya melalui ritual seperti Ngongkat Salib. Melalui partisipasi berulang dalam 

Ngongkat Salib, anggota komunitas mengalami (dan secara simultan menciptakan) 

realitas religius yang terintegrasi di mana Kristianitas dan Dayak Pompakng bukan entitas 

yang terpisah, melainkan aspek-aspek komplementer dari identitas religius tunggal 

mereka. Kanopi sakral ini memiliki ketegangan internal jika ada celah antara teologi 

Gereja universal dan pemahaman lokal namun ketegangan ini dikelola melalui strategi 

reinterpretasi, amplifikasi makna simbolis tertentu, dan penekankan kontinuitas antara 

tradisi. Dengan kata lain, masyarakat Dayak Pompakang tidak hanya menerima “kanopi 

sakral” makna Gereja, tetapi secara aktif mengadaptasi dan merekonstruksinya untuk 

menjadi koheren dengan dunia kehidupan mereka yang spesifik. 

 

D. PENUTUP 

1. Kesimpulan 

Penelitian tentang inkulturasi Gereja Katolik dengan kebudayaan Dayak Pompakang 

dalam ritual Ngongkat Salib mengungkapkan bahwa inkulturasi bukan sekadar adaptasi 

budaya permukaan atau sinkretisme religius yang tidak kritis. Sebaliknya, inkulturasi 

adalah proses perjumpaan bermakna antara iman kristiani dan identitas budaya lokal yang 

menghasilkan bentuk baru kesaksian Kristiani yang autentik dan relevan dengan 

pengalaman kehidupan komunitas lokal. Ngongkat Salib berfungsi sebagai kristalisasi 

ritual dari proses inkulturasi ini, di mana simbol kristiani (salib) diintegrasikan ke dalam 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 33 

struktur makna dan praksis tradisional Dayak Pompakang, menciptakan sintesis teologis 

dan liturgis yang unik. 

  Teori Robert J. Schreiter tentang "Constructing Local Theologies" terbukti sangat 

relevan dan produktif dalam menganalisis fenomena ini. Kerangka teori Schreiter 

membantu kita memahami bahwa teologi lokal Dayak Pompakang bukan hasil dari 

imposisi doktrin universal, melainkan konstruksi aktif di mana komunitas lokal secara 

reflektif mengintegrasikan warisan kristiani universal dengan identitas dan konteks lokal 

spesifik mereka. Dimensi identitas, konteks, dan tradisi yang diidentifikasi oleh Schreiter 

secara nyata termanifestasi dalam kehidupan religius Dayak Pompakang, masing-masing 

berkontribusi pada pembentukan teologi lokal yang integral. 

  Penggunaan kerangka sosiologi agama klasik (Durkheim, Weber, Berger) 

memperkaya analisis dengan menunjukkan bagaimana inkulturasi bekerja di tingkat 

sosial, institusional, dan makna-konstruktif. Ritual Ngongkat Salib, ketika dianalisis 

melalui lensa sosiologis, menunjukkan fungsi multi-lapis: ia memperkuat kohesi sosial 

komunitas (Durkheim), menegosiasikan dan menyinkronisasi otoritas religius yang 

berlapis (Weber), dan secara berkelanjutan mengkonstruksi dan mereproduksi canopy 

makna religius yang terintegrasi (Berger). Dengan demikian, inkulturasi bukan semata 

fenomena teologis atau doktrinal, melainkan fenomena sosiologis mendasar yang terjadi 

melalui interaksi sosial, praksis ritual, dan konstruksi makna kolektif. 

  Penelitian ini juga mengungkapkan bahwa inkulturasi yang mendalam dan autentik 

memerlukan pendekatan dialogis yang serius dari Gereja. Bukan hanya Gereja yang 

beradaptasi, tetapi juga masyarakat lokal yang merekontekstualisasi iman kristiani. Ini 

berarti bahwa Gereja harus mengembangkan "humility sosiologis", yaitu pengakuan 

bahwa teologi universal Gereja tidak dapat secara langsung ditranskripsikan ke konteks 

lokal, melainkan harus melalui proses mediasi yang kompleks dan kreatif. Lebih 

signifikan lagi, Gereja harus belajar menghargai kebijaksanaan dan spiritualitas lokal, 

bukan sekadar sebagai "bahan baku" untuk dikonversi, tetapi sebagai kontribusi otonom 

terhadap pengayaan pemahaman kristiani tentang kebenaran ilahi. 

  Secara akademis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan sosiologi agama 

dan misiologi di konteks Asia Tenggara dan Indonesia secara khusus. Studi tentang 

inkulturasi telah lama menjadi fokus teologi misiologi, tetapi aplikasi sistematis kerangka 

sosiologis kontemporer untuk memahami inkulturasi masih jarang di literatur akademis 

Indonesia. Dengan menerapkan teori Schreiter dan sosiologi agama klasik pada kasus 

spesifik Dayak Pompakang, penelitian ini memberikan model analitik yang dapat 

diterapkan pada konteks inkulturasi lainnya di Indonesia dan Asia Tenggara. 

  Secara pastoral, penelitian ini menawarkan beberapa implikasi penting bagi Gereja 

Katolik dan komunitas Kristiani lainnya yang bekerja di wilayah adat. Pertama, 

inkulturasi tidak boleh dipahami sebagai proyek asimilasi di mana budaya lokal 

digantikan dengan budaya Barat Kristiani. Sebaliknya, inkulturasi harus dipahami 

sebagai proses transformasi dialektis di mana budaya lokal tetap menjadi referensi utama 

bagi artikulasi iman kristiani lokal. Kedua, Gereja harus menginvestasikan waktu dan 

sumber daya dalam mendengarkan, mempelajari, dan menghormati budaya lokal, bukan 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 34 

sekadar dalam menyebarkan doktrin kristiani. Ketiga, kepemimpinan local baik 

pemimpin adat maupun pemimpin Kristiani local harus diberdayakan untuk 

mengembangkan bentuk-bentuk liturgis dan teologis yang relevan dengan komunitas 

mereka, bukan hanya mengikuti formulir universal yang dikembangkan di Roma atau 

pusat Gereja lainnya. 

  Secara sosial, penelitian ini menunjukkan bahwa agama dapat menjadi medium 

resistansi budaya dan reaffirmasi identitas lokal dalam menghadapi pressures modernisasi 

dan dominasi budaya global. Dalam konteks Dayak Pompakang, Kristianitas yang 

terinkultarsi bukan sekadar adopsi iman universal, tetapi juga alat untuk mempertahankan 

identitas budaya Dayak Pompakang dan martabat spiritual mereka dalam menghadapi 

marginalisasi. Dengan cara ini, inkulturasi berkontribusi pada pluralisme budaya yang 

sehat dan pada penguatan masyarakat sipil berbasis adat di Indonesia. 

  Namun, penelitian ini juga mengakui bahwa proses inkulturasi bukan tanpa 

tantangan dan kemungkinan distorsi. Terdapat risiko bahwa inkulturasi dapat menjadi 

sekadar cover untuk dominasi budaya yang halus, atau bahwa komunitas lokal dapat 

terombang-ambing dalam ketidakpastian identitas ketika tekanan dari luar menjadi terlalu 

kuat. Oleh karena itu, pemantauan kritis dan refleksi berkelanjutan tentang proses 

inkulturasi diperlukan, dengan melibatkan komunitas lokal dalam evaluasi sendiri tentang 

bagaimana iman dan budaya mereka terintegrasi. 

  Sebagai kata penutup, inkulturasi Gereja Katolik dengan kebudayaan Dayak 

Pompakang, sebagaimana terekspresikan dalam ritual Ngongkat Salib, menunjukkan 

bahwa pertemuan antara tradisi religius universal dan budaya lokal dapat menghasilkan 

buah yang bermakna dan transformatif ketika didekati dengan rasa hormat, kesabaran, 

dan keterbukaan teologis. Teori Robert J. Schreiter memberikan kerangka yang kaya 

untuk memahami bagaimana proses ini terjadi dan apa yang menjadikannya autentik. 

Melalui penelitian lebih lanjut dan refleksi berkelanjutan, Gereja dan komunitas adat 

dapat terus mengembangkan bentuk-bentuk baru kesaksian Kristiani yang tidak hanya 

relevan secara kontekstual, tetapi juga transformatif secara spiritual bagi komunitas dan 

dunia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. 

Doubleday & Company, Inc. 

Büsse, M., & Hermann-Dwyer, M. (2003). The Dayak in Southeast Asia: Representations 

and resources. Journal of Southeast Asian Studies, 34(2), 315-330. 

Cooley, F. L. (1968). Altar and throne: The institutional church and popular religions in 

Indonesia. University of Chicago Press. 

Durkheim, É. (1912/2001). The elementary forms of religious life (C. Cosman, Trans.). 

Oxford University Press. 

Ecclesia in Asia: Post-Synodal Apostolic Exhortation. (1999). Vatican Press. 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 35 

Ecclesiastical Conference of Indonesia. (2005). Pastoral letter on inculturation and 

evangelization in Indonesia. Konferensi Waligereja Indonesia. 

Evangelii Nuntiandi: Apostolic Exhortation on Evangelization in the Modern World. 

(1975). Vatican Press. 

Farmer, P. (1992). AIDS and anthropology. Medical Anthropology Quarterly, 4(3), 252-

266. 

Gaudium et Spes: Pastoral Constitution on the Church in the Modern World. (1965). 

Vatican Press. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books. 

Heclas, P., & Woodhead, L. (2005). The new age movement: The celebration of the self 

and the sacralization of modernity. Blackwell Publishers. 

Ismail, R. T. (1997). Caught between three fires: The Tengahaya, the Japanese, and the 

government of Malaysia. Sojourn Publications. 

King, R., & Beyer, P. (Eds.). (1997). Religion and modernity in Asia. Oxford University 

Press. 

Kipp, R. S. (1990). The early years of a Dutch missionary church: The Karo field (1900–

1942). University of Michigan Press. 

Kraft, C. H. (1979). Christianity in culture: A study in dynamic biblical theologizing in 

cross-cultural contexts. Orbis Books. 

Lawless, R. & Frantz, C. (1985). Anthropology of the good life: Ceremonies and rituals 

of contemporary tribal peoples. Human Relations Area Files. 

Luhan, D. (2001). Adat Dayak Kenyah: Struktur sosial dan praktik spiritual. PT. Pustaka 

Ulung. 

Luhan, D. (2008). Perubahan sosial keagamaan masyarakat Dayak: Studi tentang 

konversi ke Kristen dan pengaruhnya terhadap adat istiadat. Jurnal Masyarakat dan 

Budaya, 10(2), 185-206. 

Marshall, C., & Rossman, G. B. (2016). Designing qualitative research (6th ed.). SAGE 

Publications. 

Mbiti, J. S. (1969). African religions and philosophy. Heinemann Educational Books. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). SAGE Publications. 

Mills, K. (1997). Idols and relics: Authorizing the Christ of the Andes. Oxford University 

Press. 

Newbigin, L. (1989). The gospel in a pluralist society. Wm. B. Eerdmans Publishing Co. 

Ntlobi, P. J. (1997). Enculturation and Christian identity. SPCK Publishing. 

Osman, M. N. (1997). Islamic revivalism in Malaysia: Dakwah among the students. 

Institute of Islamic Understanding. 

Pellerin, C. (2013). Inkulturasi dan kontekstualisasi: Model pendekatan misiologi 

kontemporer. Jurnal Teologi Kontekstual Nusa Cendana, 5(1), 22-45. 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 36 

Pius X. (1912). Moto proprio: Sacrorum antistitum. Vatican Press. 

Pius XII. (1939). Summi pontificatus: Encyclical on the function of the state in the modern 

world. Vatican Press. 

Polanyi, M. (1958). Personal knowledge: Towards a post-critical philosophy. University 

of Chicago Press. 

Rahner, K. (1966). Theology of symbol. In Theological investigations (Vol. 4, pp. 224-

252). Darton, Longman & Todd. 

Rüppell, M. A. (2004). Religion and the arts of West Africa: Historical and analytical 

studies. Munich University Press. 

Schreiter, R. J. (1985). Constructing local theologies. Orbis Books. 

Schreiter, R. J. (1997). The ministry of reconciliation: Spirituality and strategies. Orbis 

Books. 

Schreiter, R. J. (2004). Faces of Jesus in Africa. Orbis Books. 

Schreiter, R. J. (2006). Ministry for a church in crisis: Navigating the recovery of 

communities. Orbis Books. 

Shenk, W. R. (Ed.). (1999). Enlarging the story: Perspectives on writing world Christian 

history. Orbis Books. 

Shiva, V. (1997). Biopiracy: The plunder of nature and knowledge. Between the Lines 

Press. 

Sofian, I., & Hafiz, A. (2012). Proses inkulturasi Gereja Katolik di kalangan masyarakat 

Dayak Kalimantan Timur: Sebuah kajian historis. Jurnal Sejarah Nusantara, 3(2), 

156-178. 

Stott, J. R. W. (1992). The contemporary Christian: Applying God's word to today's 

world. Inter-Varsity Press. 

Sugirtharajah, R. S. (Ed.). (2002). The Bible and the third world: Precolonial, colonial, 

postcolonial encounters. Oxford University Press. 

Tanuwidjaya, S. (2010). Kontekstualisasi iman Kristiani dalam budaya lokal: Studi 

tentang Ngongkat Salib di Dayak Pompakang. Disertasi Doktor, Universitas Atma 

Jaya Makassar. 

Thekaekara, M. M. (2010). Gladly served: A journey with indigenous peoples. Eidos 

Press. 

Turner, V. (1967). The forest of symbols: Aspects of Ndembu ritual. Cornell University 

Press. 

Vaticanum II. (1964). Sacrosanctum Concilium: Constitution on the Sacred Liturgy. 

Vatican Press. 

Wach, J. (1944). Sociology of religion. University of Chicago Press. 

Weber, M. (1905/2002). The Protestant ethic and the spirit of capitalism (P. Baehr & G. 

C. Wells, Trans.). Penguin Classics. 

Weber, M. (1922/1968). The sociology of religion (E. Fischoff, Trans.). Beacon Press. 



 
Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang… 

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 37 

Westman, K. B. (1992). Storytelling and mythmaking: Images from film and literature. 

Oxford University Press. 

Whitehouse, H., & Lanman, J. A. (2014). The ties that bind us: Ritual, fusion, and 

identification. Current Anthropology, 55(6), 674-695. 

Wiger, L. B. (2009). Church and indigenous peoples in Southeast Asia: Toward a 

theology of partnership. Missiology: An International Review, 37(3), 331-347. 

Yewangoe, A. A. (2010). Theologia crucis dalam konteks Asia: Studi tentang relevansi 

teologi penderitaan di konteks budaya Asia. BPK Gunung Mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




