z JURNAL PASTORAL KATEKETIK
E-ISSN: 3048-4340, https://ojs.stktouyepaapaadeiyai.ac.id
Vol. 2, No. 2, Desember 2025, doi: https://doi.org/10.70343/3w5xsz63

Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang
dalam Prosesi Ngongkat Salib: Perspektif Sosiologi Agama
Robert J. Schreiter

Tedjo Setiyokob, Valentino Dwika Damara?, Yly Suardy®, Yulius Roge Paliling®
Herkulana M. Soeryamassoka®

1 Sekolah Tinggi Agama Katolik Pontianak, Kubu Raya, Kalimantan Barat, Indonesia

1 tedjopendidikan@gmail.com; @ dwikadamarall@gmail.com; ® yly.suardy@ifortepay.id;
Yyuliusrogepaliling81l@gmail.com; 9 niekydp3al2@gmail.com

ABSTRAK

Inkulturasi iman Gereja Katolik dalam konteks budaya lokal menjadi isu strategis dalam misiologi
kontemporer, khususnya di wilayah masyarakat adat Indonesia. Penelitian ini mengkaji proses
inkulturasi Gereja Katolik dengan kebudayaan Dayak Pompakang, dengan fokus pada prosesi
adat "Ngongkat Salib" (mengangkat salib dalam upacara keagamaan lokal), melalui kerangka
teori sosiologi agama Robert J. Schreiter. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
etnografis dengan pengumpulan data melalui wawancara mendalam dengan tokoh agama dan
masyarakat, observasi partisipatif terhadap ritual, dan studi dokumen Gereja serta literatur adat
Dayak Pompakang. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ngongkat Salib merepresentasikan
transformasi simbol kristiani yang diintegrasikan dengan identitas budaya lokal, menghasilkan
bentuk "teologi lokal" yang unik. Proses inkulturasi ini bukan sekadar sinkretisme, melainkan
komunikasi iman yang autentik, di mana nilai-nilai Kristiani dan kebijaksanaan lokal Dayak
saling memperkaya. Teori Schreiter tentang "Constructing Local Theologies" terbukti relevan
dalam menjelaskan bagaimana Gereja Katolik memfasilitasi pertemuan bermakna antara iman
universal dan konteks budaya spesifik. Implikasi akademik penelitian ini memperkaya diskursus
sosiologi agama dan misiologi di Asia Tenggara, sementara secara pastoral menawarkan model
inkulturasi yang dapat diterapkan dalam evangelisasi kontekstual di wilayah adat lainnya.
Penelitian menegaskan bahwa inkulturasi yang mendalam memerlukan pendekatan dialogis, rasa
hormat terhadap warisan budaya, dan keterbukaan teologis terhadap perubahan dinamis
kehidupan umat lokal.

Kata Kunci: inkulturasi, sosiologi agama, Robert J. Schreiter, Gereja Katolik, Dayak
Pompakang, Ngongkat Salib

ABSTRACT

The inculturation of the Catholic Church's faith in the context of local culture is a strategic issue
in contemporary missiology, especially in the territory of indigenous peoples of Indonesia. This
study examines the process of inculturation of the Catholic Church with the Dayak Pompakang
culture, focusing on the traditional prosesion of “Ngongkat Salib’' (raising the cross in local
religious ceremonies), through the framework of Robert J. Schreiter's sociological theory of
religion. The research method uses a qualitative ethnographic approach, collecting data through
in-depth interviews with religious and community leaders, participatory observation of rituals,
and an examination of Church documents and traditional Dayak Pompakang literature. The
study's results demonstrate that the “Ngongkat Salib” embodies the transformation of Christian
symbols into a form that integrates local cultural identities, resulting in an authentic
communication of faith that is both respectful and sincere. This process of inculturation is not
just syncretism, but a genuine dialogue in which Christian values and Dayak local wisdom enrich
each other. Schreiter's theory of “Constructing Local Theologies” proves relevant in explaining
how the Catholic Church facilitates meaningful encounters between universal faith and specific

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2, No. 2, Desember 2025 | 23


https://doi.org/10.70343/3w5xsz63
mailto:tedjopendidikan@gmail.com
mailto:dwikadamara11@gmail.com
mailto:yly.suardy@ifortepay.id
mailto:yuliusrogepaliling81@gmail.com
mailto:niekydp3a12@gmail.com

Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

cultural contexts. The academic implications of this research enrich the discourse of the sociology
of religion and missiology in Southeast Asia, while pastorally offering an inculturation model that
can be applied in contextual evangelization in other indigenous territories. Research confirms
that deep inculturation requires a dialogical approach, respect for cultural heritage, and
theological openness to dynamic changes in the lives of local people.

Keywords: inculturation, sociology of religion, Robert J. Schreiter, Catholic Church, Dayak
Pompakang, Ngongkat Salib

PENDAHULUAN

Fenomena Ngongkat Salib dalam kehidupan religius masyarakat Dayak Pompakang
merepresentasikan kontestasi kompleks antara identitas budaya lokal dan ekspansi iman
Kristiani. Prosesi ini melibatkan pengangkatan salib dalam konteks upacara keagamaan
tradisional, menjadi bukti nyata bagaimana masyarakat adat mengadaptasi simbol-simbol
eksternal sambil mempertahankan substansi nilai-nilai budaya mereka. Sebagai agama
universal yang menyebarkan ajaran ke berbagai belahan dunia, Gereja Katolik
dihadapkan pada tantangan fundamental, bagaimana iman kristiani dapat menjadi
autentik dalam konteks budaya yang beragam tanpa kehilangan identitas teologisnya atau
sebaliknya, tanpa menghilangkan kehidupan berbudaya masyarakat

Pertanyaan ini telah menjadi perhatian serius Gereja Katolik sejak Konsili Vatikan
I1. Melalui dokumen-dokumen seperti Gaudium et Spes, Evangelii Nuntiandi, dan
Ecclesia in Asia, Gereja secara eksplisit mengakui pentingnya inkulturasi sebagai strategi
pastoral integral yang bukan hanya adaptasi permukaan, tetapi penetrasi mendalam antara
iman kristiani dan budaya lokal. Inkulturasi dipahami sebagai proses dinamis di mana
iman Kkristiani menginkulturasi diri dalam konteks budaya tertentu, mengubah budaya dari
dalam, dan pada waktu bersamaan, budaya tersebut membentuk ekspresi konkret iman
Kristiani.

Di tingkat lokal, penelitian tentang inkulturasi di wilayah Kalimantan terutama di
antara masyarakat Dayak masih belum mendapat perhatian akademis yang proporsional.
Sementara banyak studi antropologis fokus pada deskripsi sistem kepercayaan adat atau
analisis struktural identitas Dayak, kajian tentang bagaimana iman Kristiani sebenarnya
berinkulturasi dan bertransformasi dalam konteks Dayak Pompakang khususnya tetap
menjadi celah pengetahuan. Lebih signifikan lagi, penggunaan kerangka teori sosiologi
agama kontemporer khususnya karya Robert J. Schreiter tentang konstruksi teologi local
belum pernah diaplikasikan secara sistematis untuk memahami fenomena Ngongkat Salib
dan proses inkulturasi Gereja Katolik di komunitas ini.

Robert J. Schreiter, seorang teolog misiologis terkemuka, mengembangkan konsep
"Constructing Local Theologies" yang menekankan bahwa teologi tidak sekadar
transmisi doktrin universal, melainkan proses dialogis di mana konteks lokal secara aktif
membentuk articulasi iman. Teori ini berakar pada pemahaman sosiologis bahwa agama
adalah fenomena sosial yang dibentuk oleh dan membentuk struktur masyarakat, makna-
makna bersama, dan sistem simbol komunitas. Dengan mengintegrasikan pendekatan
sosiologi klasik (Durkheim tentang fungsi agama dalam kohesi sosial, Weber tentang

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 24



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

legitimasi otoritas religius, dan Berger tentang konstruksi sosial kenyataan religius),
Schreiter menawarkan sintesis yang kaya untuk memahami dinamika kompleks antara
iman universal dan kehidupan lokal.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses inkulturasi Gereja Katolik
dengan kebudayaan Dayak Pompakang melalui lensa ritual Ngongkat Salib, dengan
menggunakan kerangka teori Robert J. Schreiter. Secara spesifik, penelitian ini ingin: (1)
mengidentifikasi makna simbolik dan fungsi sosial Ngongkat Salib dalam identitas
religius dan budaya masyarakat Dayak Pompakang; (2) menganalisis mekanisme
inkulturasi melalui mana iman Kristiani dan budaya lokal saling bertemu, berinteraksi,
dan bertransformasi; (3) menjelaskan bagaimana teori Schreiter tentang konstruksi
teologi lokal dapat mengiluminasi pemahaman tentang dinamika ini; dan (4) merumuskan
implikasi akademis dan pastoral dari proses inkulturasi untuk Gereja Katolik dan
masyarakat adat. Urgensi penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap
pengembangan sosiologi agama di konteks Indonesia, serta penyediaan model praktis
bagi Gereja dalam melakukan misi dan pastoral yang respon terhadap keragaman budaya.

KAJIAN PUSTAKA

1. Konsep Inkulturasi dalam Pemikiran Gereja Katolik

Inkulturasi adalah istilah teologis yang merujuk pada proses penetrasi dan transformasi
timbal-balik antara iman kristiani dan budaya lokal. Meskipun istilah "inkulturasi* secara
formal diperkenalkan pada era Vatikan Il (1962-1965), konsep ini merupakan
pengembangan dari refleksi Gereja tentang relasi antara iman universal dan konteks
partikular. Dokumen Gaudium et Spes (1965) mengakui bahwa Gereja hidup dalam dunia
nyata dengan berbagai budaya, dan karena itu, ia harus secara kritis terlibat dalam dialog
dengan budaya-budaya tersebut. Sementara itu, Evangelii Nuntiandi (1975) oleh Paus
Paulus VI secara eksplisit menggunakan istilah "inkulturasi” untuk menggambarkan
komitmen Gereja dalam mengintegrasikan iman kristiani ke dalam berbagai konteks
budaya sambil mempertahankan integritas doktrin.

Ecclesia in Asia (1999), yang diterbitkan oleh Paus Yohanes Paulus Il pasca-
Sinodus Khusus Asia, menekankan bahwa inkulturasi bukan hanya adaptasi eksternal,
melainkan "perjumpaan autentik antara iman kristiani dan budaya-budaya Asia yang
kaya." Dokumen ini menegaskan pentingnya menghormati nilai-nilai budaya lokal,
termasuk kebijaksanaan tradisional dan spiritualitas lokal, sambil membawa pesan
kristiani ke dalam dialektika yang hidup dengan kehidupan nyata komunitas. Dengan
demikian, inkulturasi dipahami sebagai proses dua arah: iman kristiani masuk dan
menempa budaya, namun budaya juga secara aktif mengadopsi, merekontekstualisasi,
dan melokalisasi ekspresifikasi iman kristiani.

2. Teori Robert J. Schreiter tentang Konstruksi Teologi Lokal

Dalam karya Robert J. Schreiter yang berjudul "Constructing Local Theologies" (1985)
mengembangkan kerangka sosiologis dan teologis berfungsi untuk memahami
bagaimana teologi lokal dikonstruksikan dalam konteks budaya spesifik. Menurut

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 25



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

Schreiter, teologi lokal bukan sekadar aplikasi mekanis dari doktrin universal ke situasi
lokal, tetapi hasil dari proses interpretif yang kompleks di mana masyarakat lokal secara
aktif membentuk artikulasi iman mereka dalam dialog dengan warisan tradisi kristiani
global. Schreiter mengidentifikasi tiga dimensi utama dalam konstruksi teologi lokal:
dimensi identitas (bagaimana komunitas memahami dirinya dalam relasi dengan tradisi
kristiani yang lebih luas), dimensi konteks (bagaimana situasi sosial, budaya, dan
ekonomi spesifik membentuk pertanyaan dan perhatian teologis), dan dimensi tradisi
(bagaimana warisan Kkristiani historis dikaitkan dengan pengalaman kontemporer lokal).

Secara khusus, Schreiter menekankan peran bahasa dan simbol dalam konstruksi
teologi lokal. Agama, menurut pandangannya, adalah sistem simbol yang kompleks
melalui mana masyarakat mengekspresikan makna, nilai, dan identitas mereka. Ketika
iman Kristiani masuk ke dalam konteks budaya baru, ia tidak sekadar mengganti sistem
simbol lokal yang sudah ada, melainkan berinteraksi dengannya dalam cara yang dinamis
dan dialektis. Simbol-simbol kristiani (salib, ekaristi, martir) dapat beresonansi dengan
makna simbolik tradisional lokal, menciptakan "hibriditas yang bermakna™ di mana
keduanya saling memperkaya. Proses ini, bagi Schreiter, adalah esensi dari konstruksi
teologi lokal yang autentik dan relevan.

3. Landasan Sosiologis : Durkheim, Weber dan Berger

Untuk memperkuat analisis tentang bagaimana agama membentuk dan dibentuk
oleh konteks budaya, teori sosiologi agama klasik memberikan kontribusi penting.
Dalam "The Elementary Forms of Religious Life" (1912) karya Emile Durkheim,
mengatn bahwa agama bukan hanya sistem kepercayaan individual, tetapi fenomena
sosial yang memiliki fungsi untuk memperkuat kohesi kelompok dan memvalidasi nilai-
nilai bersama. Dalam perspektif Durkheim, ritual religius (seperti Ngongkat Salib)
memiliki fungsi integratif: ia mengumpulkan komunitas, mereproduksi identitas
kolektif, dan memperkuat ikatan sosial. Simbol-simbol religius (salib, misalnya) bukan
hanya representasi magis, tetapi ekspresi dari kekuatan sosial komunitas itu sendiri.

Max Weber, di sisi lain, menekankan peran agama dalam memberikan legitimasi
terhadap sistem otoritas sosial dan budaya. Dalam "The Sociology of Religion," Weber
menunjukkan bagaimana agama menyediakan "teodisi" yang menjelaskan dan
membenarkan ketertiban sosial yang ada. Penerapan perspektif Weberian terhadap
Ngongkat Salib memungkinkan kita untuk memahami bagaimana prosesi ini, dengan
menggabungkan salib kristiani ke dalam struktur upacara adat, secara simbolis
mengkalibrasi otoritas spiritual lokal dengan otoritas global Gereja Katolik, menciptakan
harmonisasi otoritas religius yang berjenjang.

Peter L. Berger, dalam "The Sacred Canopy” (1967), mengembangkan teori
konstruksi sosial realitas religius. Berger berpendapat bahwa dunia makna religius
dibangun melalui interaksi sosial yang berkelanjutan; agama bukan sekadar penerimaan
pasif dari doktrin, melainkan proses aktif di mana komunitas, melalui praksis sosial dan
ritual, secara terus-menerus membangun dan mempertahankan canopy makna mereka.
Dalam konteks inkulturasi, Berger menjelaskan bagaimana masyarakat Dayak

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 26



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

Pompakang tidak sekadar mengadopsi iman Kristiani, tetapi secara aktif mengambil alih
dan merekonstruksi makna kristiani dalam cara yang koheren dengan dunia kehidupan
mereka yang sudah ada.

4. Aplikasi Teori pada Konteks Dayak Pompakng

Dayak Pompakang adalah salah satu sub-etnis dari keluarga besar masyarakat
Dayak di Kalimantan. Seperti masyarakat Dayak lainnya, mereka memiliki sistem
kepercayaan tradisional yang kompleks yang berpusat pada relasi harmonis dengan alam,
ruh-ruh, dan leluhur. Agama kristiani, baik Katolik maupun Protestan, telah hadir di
wilayah ini sejak era kolonial dan pasca-kemerdekaan, menghadirkan alternatif sistem
makna yang berbeda secara signifikan. Namun, bukannya menggantikan tradisi lokal
sepenuhnya, masyarakat Dayak Pompakang telah mengembangkan bentuk kristianitas
lokal yang unik, di mana elemen-elemen tradisional terintegrasi dengan simbol dan
praktik Kristiani.

Prosesi Ngongkat Salib dapat dipahami sebagai manifestasi konkret dari proses ini.
Dalam konteks tradisional Dayak, "mengangkat" objek tertentu dalam upacara adat
memiliki signifikansi spiritual yang mendalam, berhubungan dengan peningkatan status
ritual, komunikasi dengan dunia ruh, dan pembaruan ikatan komunitas. Ketika salib
kristiani diintegrasikan ke dalam struktur ritual ini, terjadi proses akulturasi bermakna di
mana salib tidak sekadar menjadi simbol kristiani yang abstrak, melainkan menjadi
nexus di mana makna Kkristiani (penebusan, pengorbanan, transformasi) dan makna adat
lokal (koneksi spiritual, peningkatan status, integrasi komunitas) bertemu dan saling
memperkaya. Melalui lensa teori Schreiter, Ngongkat Salib dapat dianalisis sebagai
proses "konstruksi teologi lokal" di mana komunitas Dayak Pompakang secara aktif
membentuk artikulasi iman Kkristiani mereka, menghasilkan sintesis teologis yang
autentik dan relevan dengan pengalaman hidup mereka.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif etnografi agama, yang menggabungkan
metode observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan analisis dokumen untuk
menghasilkan pemahaman holistik tentang proses inkulturasi. Etnografi agama, sebagai
metodologi, memungkinkan peneliti untuk tidak hanya mengumpulkan data deskriptif
tentang praktik religius, tetapi juga untuk memahami makna subjektif dan struktur sosial
yang mendasari praktik-praktik tersebut dari perspektif aktor-aktor lokal.

1. Subjek penelitian

Subjek penelitian adalah komunitas umat Gereja Katolik Dayak Pompakang di wilayah
Paroki Lintang Kapuas, betempat di administrasi Kecamatan Kapuas, Kabupaten
Sanggau, Provinsi Kalimantan Barat, dengan fokus khusus pada tokoh-tokoh kunci
seperti imam/pastor lokal, katekis, pemimpin adat, dan anggota masyarakat yang aktif
dalam prosesi Ngongkat Salib. Pemilihan informan menggunakan purposive sampling
dengan kriteria: (1) memiliki pengetahuan mendalam tentang tradisi adat Dayak

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 27



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

Pompakang, (2) memiliki pengalaman langsung dengan iman Kristiani/Katolik, (3) aktif
berpartisipasi dalam prosesi Ngongkat Salib, dan (4) bersedia memberikan informasi
secara terbuka dan reflektif.

2. Teknik Pengumpulan Data

Dalam penelitian ini Teknik pengumpulan data terbagi menjadi beberapa langkah, antara
lain : (1) Observasi Partisipatif: Peneliti berpartisipasi dalam prosesi Ngongkat Salib dan
aktivitas keagamaan lokal lainnya, mencatat konteks, urutan, aktor, simbol, dialog, dan
reaksi emosional dalam field notes yang terstruktur. (2) Wawancara Mendalam:
Dilakukan wawancara semi-terstruktur dengan 15-20 informan kunci, dengan daftar
pertanyaan terbuka yang memungkinkan pengembangan diskusi mendalam tentang
makna Ngongkat Salib, relasi antara tradisi adat dan iman kristiani, dan pengalaman
spiritualitas mereka. (3) Studi Dokumen: Analisis dokumen Gereja lokal (catatan
pastoral, dokumen liturgi, laporan misi), tulisan antropologis tentang Dayak Pompakang,
serta teks-teks adat atau cerita lisan yang telah didokumentasikan.

3. Analisis Data

Data yang terkumpul dianalisis melalui beberapa tahap: (1) Reduksi Data:
Mengidentifikasi tema-tema utama dan pola-pola berulang dalam catatan lapangan dan
transkrip wawancara. (2) Kategorisasi: Data disusun ke dalam kategori berdasarkan
dimensi teoritis (identitas, konteks, tradisi, simbol, makna, fungsi sosial). (3) Interpretasi
Makna Religius-Sosiologis: Data dikaitkan dengan kerangka teori Schreiter dan sosiologi
agama klasik untuk menghasilkan pemahaman mendalam tentang bagaimana inkulturasi
terjadi dan bagaimana teologi lokal dikonstruksikan. (4) Validasi: Hasil analisis
dikonfirmasi kembali kepada informan kunci untuk memastikan validitas interpretasi dan
menghindari bias peneliti.

4. Pertimbangan Etis

Penelitian ini menghormati otonomi dan kekhususan budaya komunitas Dayak
Pompakang, memastikan informed consent dari semua informan, dan berkomitmen untuk
menggunakan temuan penelitian dalam cara yang menguntungkan bagi komunitas lokal
dan pemahaman akademis tentang inkulturasi agama.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Makna Simbolik Ngongkat Salib dalam Identitas Religius Dayak Pompakang
Temuan etnografis menunjukkan bahwa Ngongkat Salib tidak dapat dipahami hanya
sebagai adopsi sederhana dari simbol kristiani, melainkan sebagai proses reinterpretasi
mendalam di mana salib kristiani diintegrasikan ke dalam sistem makna tradisional
Dayak Pompakang. Dalam tradisi adat Dayak Pompakang, ritual "ngongkat"
(mengangkat) memiliki signifikansi kosmologis dan sosial yang luas. Tindakan
mengangkat suatu objek dalam upacara tradisional dipahami sebagai elevasi status ritual,
komunikasi dengan dunia ruh (khususnya ruh nenek moyang dan ruh-ruh protektif), serta

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 28



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

pembaruan ikatan komunitas dengan kekuatan-kekuatan transendental. Dengan adanya
Ngongkat Salib yang tadinya kepercayaan terhadap objek tertentu berubah menjadi
kepecayaan kepada Ponompa (Tuhan) yang dilambangkan dengan salib.

Ketika salib kristiani diangkat dalam konteks ritual Ngongkat Salib Dayak
Pompakang, makna ganda ini mengalami sintesis yang bermakna. Di satu sisi, salib
mempertahankan signifikansi kristiani sebagai simbol penebusan, pengorbanan ilahi, dan
transformasi spiritual melalui kematian dan kebangkitan Kristus. Di sisi lain, tindakan
mengangkat salib resonan dengan praktik tradisional Dayak Pompakang yang memahami
pengangkatan ritual sebagai perantaraan, elevasi spiritual, dan koneksi ke dunia
transendental. Melalui sintesis ini, komunitas Dayak Pompakang mengekspresikan
identitas religius mereka yang hibrida namun koheren, seorang identitas yang tidak
sepenuhnya Dayak tradisional maupun sepenuhnya Katolik universal, melainkan Dayak
Pompakang Katolik yang unik.

Pemaknaan Ngongkat Salib juga tidak jauh dari sebuah rangkaian acara syukur atas
hasil panen dan ternak yang disebut Gawai Nosu Minu Podi. Gawai Nosu Minu Podi
merupakan rangkaian acara yang diadakan setiap sekali setahun. Dalam pelaksanaannya
saat ini Gawai Nosu Minu Podi diawali dengan Misa Gawai Nosu Minu Podi. Sebelum
rangkaian Misa Gawai Nosu Minu Podi diadakan diawali dengan arak-arakan masyarakat
adat yang mengakat salib ladang yang disebut Ngongkat Salib. Pada saat perarakan
Ngongkat Salib urutannya diawali dengan iringan tarian Dayak, pembawa salib besar,
misdinar, kemudian rombongan pria yang membawa salib ladang yang di ikat dengan
parang (alat beladang) dan didampingi dengan wanita yang membawa mangkok yang
berisi benih padi dan telur yang dihias menggunakan bunga (biasanya berpasangan suami
istri diri dan kanan), rombongan aparatur daerah dan pastor/uskup yang akan membawa
misa pada saat tersebut. Didalam misa syukur benih tanaman, salib ladang dan alat
pertanian di berkati dan kemudian benih inilah yang akan digunakan untuk ditanam
setahun kedepan.

Berdasarkan wawancara dengan anggota komunitas, Ngongkat Salib difungsikan
sebagai momen pivotal dalam memperkuat identitas kristiani di antara umat sambil secara
simultan mempertahankan kontinuitas dengan warisan budaya adat mereka. Seorang
katekis lokal menyatakan bahwa Ngongkat Salib adalah cara kami untuk mengatakan
bahwa kami adalah Dayak dan Kristiani pada waktu yang bersamaan, bukan salah satu
atau yang lain." Pernyataan ini mengungkapkan apa yang dapat dipahami sebagai
"identitas dual yang integratif" bukan identitas yang terpecah atau ambivalen, melainkan
identitas yang secara reflektif mengintegrasikan dua warisan tradisi yang berbeda.

2. Interaksi Iman Katolik dan Budaya Lokal: Antara Akulturasi dan Transformasi
Analisis lebih lanjut mengungkapkan bahwa proses inkulturasi Gereja Katolik dengan
budaya Dayak Pompakang tidak dapat diklasifikasikan secara sederhana sebagai
"sinkretisme" (percampuran religius yang tidak kritis) atau "akulturasi" (adopsi unsur
budaya dominan tanpa perubahan substansi budaya penerima). Sebaliknya, proses yang
terjadi lebih akurat digambarkan sebagai “transformasi dialektis” di mana kedua sistem

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 29



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

religius (tradisional dan kristiani) saling mempengaruhi, merekonfigurasi, dan
menghasilkan bentuk baru sintesis teologis.

Temuan etnografis mengidentifikasi beberapa mekanisme spesifik dari proses
transformasi ini. Pertama, terdapat "homologi simbolis” di mana simbol atau konsep
kristiani dipetakan ke dalam kategori tradisional Dayak Pompakang yang sudah ada.
Misalnya, Kristus disebut sebagai "Penguasa Besar" atau "Perantara Agung,” istilah-
istilah yang dalam kosmologi tradisional Dayak Pompakang merujuk pada figur-figur roh
atau leluhur yang memiliki otoritas kosmik. Melalui homologi ini, Kristus tidak dipahami
sebagai entitas asing, tetapi diposisikan dalam kerangka kerja ontologis Dayak
Pompakang yang sudah ada, meskipun dengan transformasi penting dalam atribut dan
signifikansi.

Kedua, terdapat "reisifikasi liturgis” di mana praktik kristiani diintegrasikan ke
dalam struktur ritual tradisional lokal. Ngongkat Salib adalah contoh utama dari
mekanisme ini. Praktik kristiani (penyembahan salib, doa kristiani, pemberkatan) tidak
disajikan sebagai pengganti ritual tradisional Dayak Pompakang, melainkan
diterjemahkan ke dalam bentuk liturgi lokal yang sudah dikenal. Dengan cara ini, umat
lokal dapat berpartisipasi dalam iman kristiani sambil menggunakan bahasa ritual dan
simbol yang akrab dan bermakna bagi mereka.

Ketiga, terdapat "elaborasi teologis partisipatif" di mana anggota komunitas lokal
secara aktif mengembangkan pemahaman teologis yang merekontekstualisasi ajaran
kristiani dengan cara yang resonan dengan pengalaman hidup mereka. Dalam wawancara,
beberapa informan mengungkapkan pemahaman mendalam tentang misteri Kristus dan
penebusan, tetapi dengan cara yang berbeda dari artikulasi teologis Barat yang
konvensional. Salah seorang pemimpin komunitas menjelaskan bahwa penderitaan
Kristus di salib dipahami dalam konteks tradisional Dayak Pompakang sebagai
"pembayaran hutang kosmik™ kepada kekuatan-kekuatan spiritual, konsep yang memiliki
kedalaman sosiologis dan spiritual dalam pemahaman tradisional mereka tentang relasi
antara komunitas dan dunia ruh.

Transformasi dialektis ini bukan tanpa ketegangan. Ada periode transisi di mana
komunitas lokal menghadapi ambivalensi tentang kompatibilitas antara tradisi adat dan
iman kristiani. Beberapa praktik tradisional dipandang sebagai inkompetibel dengan
kristianitas, dan oleh karenanya dimodifikasi atau ditinggalkan. Namun, proses ini
bukanlah penghapusan unilateral budaya lokal, melainkan negosiasi yang saling-
menguntungkan di mana elemen-elemen inti dari identitas Dayak Pompakang
dipertahankan sambil secara integral mengintegrasikan nilai-nilai kristiani.

3. Teori Schreiter dan Konstruksi Teologi Lokal dalam Konteks Ngongkat Salib

Penerapan kerangka teoritis Robert J. Schreiter terhadap data etnografis
menghasilkan wawasan yang signifikan tentang bagaimana teologi lokal Dayak
Pompakang dikonstruksikan. Menurut Schreiter, teologi lokal adalah hasil dari pertemuan
antara tradisi kristiani universal, konteks lokal spesifik, dan identitas komunitas lokal.
Dalam kasus Dayak Pompakang, ketiga dimensi ini termanifestasi dengan jelas.

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 30



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

Pada dimensi identitas, komunitas Dayak Pompakang memaknai dirinya sebagai
"umat Kristiani dengan akar budaya Dayak yang mendalam."” Identitas ini bukan identitas
yang dipaksakan dari luar oleh institusi Gereja, melainkan identitas yang secara organik
dikembangkan melalui refleksi komunitas lokal tentang siapa mereka. Ngongkat Salib,
dalam konteks ini, berfungsi sebagai ritual yang merayakan dan memperkuat identitas
dual ini. Melalui Ngongkat Salib, komunitas secara simbolis mengekspresikan bahwa
Kristianitas mereka adalah Kkristianitas Dayak Pompakang yang autentik, bukan
kristianitas Barat yang dipaksakan atau kristianitas Dayak yang merupakan abandonment
budaya mereka sendiri.

Pada dimensi konteks, teologi lokal Dayak Pompakang dibentuk oleh situasi sosial
dan budaya spesifik dari komunitas. Dayak Pompakang hidup dalam konteks pluralisme
religius, relativisme budaya modern, dan pressures eksternal yang mengancam
kelestarian tradisi lokal mereka. Dalam konteks ini, teologi lokal Dayak Pompakang
mengadopsi fungsi apologetik dimana membantu komunitas untuk mempertahankan
identitas budaya mereka dan martabat spiritual mereka dalam menghadapi marginalisasi
dan erasure budaya dari kekuatan-kekuatan dominan. Dengan demikian, bukan sekadar
adopsi iman universal, tetapi alat untuk resistansi budaya dan reafirmasi identitas lokal.

Pada dimensi tradisi, teologi lokal Dayak Pompakang memelihara relasi dialogis
yang kritis dengan warisan Kristiani global. Komunitas tidak menerima tradisi kristiani
secara pasif, tetapi secara aktif menginterogasi, mengkontekstualisasi, dan
merekonfigurasi ajaran kristiani dalam cara yang relevan dengan pengalaman mereka.
Praksis teologis lokal ini menghasilkan pemahaman Kkristiani yang berbeda dari
kristianitas Barat konvensional, namun tetap koheren dengan inti tradisi Kristiani.
Misalnya, pemahaman tentang komunitas sebagai tubuh Kristus, sebuah konsep pusat
dalam teologi kristiani, ditafsirkan dalam konteks Dayak Pompakang sebagai perluasan
dari konsep tradisional tentang "satu keluarga besar yang terikat dengan ruh.”
Reinterpretasi ini tidak menghilangkan makna kristiani, melainkan memperdalam
relevansi dan makna kristiani melalui resonansi dengan pengalaman komunal lokal.

4. Analisis Sosiologis: Relasi Gereja dan Masyarakat Adat dalam Kerangka
Institusional

Dari perspektif sosiologis, relasi antara Gereja Katolik dan masyarakat Dayak
Pompakang menunjukkan dinamika kompleks antara institusi universal dan komunitas
lokal. Menggunakan framework sosiologis klasik, beberapa observasi penting muncul.
Melalui lensa Durkheimian, Ngongkat Salib berfungsi sebagai ritual kolektif yang
memperkuat kohesi sosial komunitas Dayak Pompakang. Ritual ini mengumpulkan
anggota komunitas, merayakan identitas bersama mereka, dan memperkuat ikatan sosial
melalui partisipasi dalam aksi ritual yang sama. Namun, berbeda dari ritual tradisional
murni yang merayakan kesatuan dengan dunia alami dan ruh-ruh tradisional, Ngongkat
Salib memperluas jangkauan kolektivitas komunitas dimana menghubungkan komunitas
lokal dengan Gereja Katolik universal, yang menciptakan ikatan komunal yang bersifat
simultan lokal dan global. Dengan cara ini, Ngongkat Salib memfasilitasi apa yang dapat

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 31



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

dipahami sebagai "ekspansi identitas kolektif" dari komunitas Dayak Pompakang dari
keluarga atau kluster adat yang terisolasi menjadi anggota dari jemaat Kristiani global.

Melalui lensa Weberian, Ngongkat Salib merepresentasikan proses "sinkronisasi
otoritas religius" antara otoritas tradisional Dayak Pompakang dan otoritas institusional
Gereja Katolik. Dalam masyarakat tradisional Dayak Pompakang, otoritas religius secara
historis berada pada tangan pemimpin adat, dukun, atau pemimpin ritual yang dianggap
memiliki koneksi khusus dengan dunia ruh. Dengan masuknya Kristianitas, terdapat
potensi konflik otoritas antara pemimpin tradisional dan imam Kristiani. Namun,
Ngongkat Salib menunjukkan bagaimana otoritas dapat dinegosiasikan dan
disinkronisasi. Pemimpin adat tidak selalu ditinggalkan, tetapi diintegrasikan ke dalam
struktur liturgis lokal. Dalam beberapa konteks, pemimpin adat bahkan memimpin aspek-
aspek tertentu dari Ngongkat Salib, sementara imam Kristiani mengkonsekrasi atau
memberikan pemberkatan. Sinkronisasi otoritas ini memungkinkan transisi dari otoritas
tradisional tunggal ke otoritas religius yang bersifat dualistik namun komplementer. Dari
perspektif Weberian, ini adalah contoh dari “rationalizing traditional authority"
mengintegrasikan bentuk otoritas tradisional ke dalam kerangka institusional modern
(Gereja Katolik) sambil mempertahankan legitimasi otoritas tradisional.

Melalui lensa Berger, proses konstruksi sosial realitas religius Dayak Pompakang
menunjukkan bagaimana komunitas secara aktif membangun dan mempertahankan "the
sacred canopy” (kanopi sakral) yang mengintegrasikan elemen-elemen kristiani dan
tradisional. Kanopi sakral ini tidak diterima secara pasif dari Gereja universal, tetapi
secara kontinyu diproduksi dan diproduksi ulang melalui praksis sosial komunitas,
khususnya melalui ritual seperti Ngongkat Salib. Melalui partisipasi berulang dalam
Ngongkat Salib, anggota komunitas mengalami (dan secara simultan menciptakan)
realitas religius yang terintegrasi di mana Kristianitas dan Dayak Pompakng bukan entitas
yang terpisah, melainkan aspek-aspek komplementer dari identitas religius tunggal
mereka. Kanopi sakral ini memiliki ketegangan internal jika ada celah antara teologi
Gereja universal dan pemahaman lokal namun ketegangan ini dikelola melalui strategi
reinterpretasi, amplifikasi makna simbolis tertentu, dan penekankan kontinuitas antara
tradisi. Dengan kata lain, masyarakat Dayak Pompakang tidak hanya menerima “kanopi
sakral” makna Gereja, tetapi secara aktif mengadaptasi dan merekonstruksinya untuk
menjadi koheren dengan dunia kehidupan mereka yang spesifik.

D. PENUTUP

1. Kesimpulan

Penelitian tentang inkulturasi Gereja Katolik dengan kebudayaan Dayak Pompakang
dalam ritual Ngongkat Salib mengungkapkan bahwa inkulturasi bukan sekadar adaptasi
budaya permukaan atau sinkretisme religius yang tidak kritis. Sebaliknya, inkulturasi
adalah proses perjumpaan bermakna antara iman Kkristiani dan identitas budaya lokal yang
menghasilkan bentuk baru kesaksian Kristiani yang autentik dan relevan dengan
pengalaman kehidupan komunitas lokal. Ngongkat Salib berfungsi sebagai kristalisasi
ritual dari proses inkulturasi ini, di mana simbol kristiani (salib) diintegrasikan ke dalam

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 32



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

struktur makna dan praksis tradisional Dayak Pompakang, menciptakan sintesis teologis
dan liturgis yang unik.

Teori Robert J. Schreiter tentang "Constructing Local Theologies™ terbukti sangat
relevan dan produktif dalam menganalisis fenomena ini. Kerangka teori Schreiter
membantu kita memahami bahwa teologi lokal Dayak Pompakang bukan hasil dari
imposisi doktrin universal, melainkan konstruksi aktif di mana komunitas lokal secara
reflektif mengintegrasikan warisan Kristiani universal dengan identitas dan konteks lokal
spesifik mereka. Dimensi identitas, konteks, dan tradisi yang diidentifikasi oleh Schreiter
secara nyata termanifestasi dalam kehidupan religius Dayak Pompakang, masing-masing
berkontribusi pada pembentukan teologi lokal yang integral.

Penggunaan kerangka sosiologi agama klasik (Durkheim, Weber, Berger)
memperkaya analisis dengan menunjukkan bagaimana inkulturasi bekerja di tingkat
sosial, institusional, dan makna-konstruktif. Ritual Ngongkat Salib, ketika dianalisis
melalui lensa sosiologis, menunjukkan fungsi multi-lapis: ia memperkuat kohesi sosial
komunitas (Durkheim), menegosiasikan dan menyinkronisasi otoritas religius yang
berlapis (Weber), dan secara berkelanjutan mengkonstruksi dan mereproduksi canopy
makna religius yang terintegrasi (Berger). Dengan demikian, inkulturasi bukan semata
fenomena teologis atau doktrinal, melainkan fenomena sosiologis mendasar yang terjadi
melalui interaksi sosial, praksis ritual, dan konstruksi makna kolektif.

Penelitian ini juga mengungkapkan bahwa inkulturasi yang mendalam dan autentik
memerlukan pendekatan dialogis yang serius dari Gereja. Bukan hanya Gereja yang
beradaptasi, tetapi juga masyarakat lokal yang merekontekstualisasi iman Kristiani. Ini
berarti bahwa Gereja harus mengembangkan "humility sosiologis", yaitu pengakuan
bahwa teologi universal Gereja tidak dapat secara langsung ditranskripsikan ke konteks
lokal, melainkan harus melalui proses mediasi yang kompleks dan kreatif. Lebih
signifikan lagi, Gereja harus belajar menghargai kebijaksanaan dan spiritualitas lokal,
bukan sekadar sebagai "bahan baku" untuk dikonversi, tetapi sebagai kontribusi otonom
terhadap pengayaan pemahaman kristiani tentang kebenaran ilahi.

Secara akademis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan sosiologi agama
dan misiologi di konteks Asia Tenggara dan Indonesia secara khusus. Studi tentang
inkulturasi telah lama menjadi fokus teologi misiologi, tetapi aplikasi sistematis kerangka
sosiologis kontemporer untuk memahami inkulturasi masih jarang di literatur akademis
Indonesia. Dengan menerapkan teori Schreiter dan sosiologi agama klasik pada kasus
spesifik Dayak Pompakang, penelitian ini memberikan model analitik yang dapat
diterapkan pada konteks inkulturasi lainnya di Indonesia dan Asia Tenggara.

Secara pastoral, penelitian ini menawarkan beberapa implikasi penting bagi Gereja
Katolik dan komunitas Kiristiani lainnya yang bekerja di wilayah adat. Pertama,
inkulturasi tidak boleh dipahami sebagai proyek asimilasi di mana budaya lokal
digantikan dengan budaya Barat Kristiani. Sebaliknya, inkulturasi harus dipahami
sebagai proses transformasi dialektis di mana budaya lokal tetap menjadi referensi utama
bagi artikulasi iman kristiani lokal. Kedua, Gereja harus menginvestasikan waktu dan
sumber daya dalam mendengarkan, mempelajari, dan menghormati budaya lokal, bukan

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 33



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

sekadar dalam menyebarkan doktrin kristiani. Ketiga, kepemimpinan local baik
pemimpin adat maupun pemimpin Kristiani local harus diberdayakan untuk
mengembangkan bentuk-bentuk liturgis dan teologis yang relevan dengan komunitas
mereka, bukan hanya mengikuti formulir universal yang dikembangkan di Roma atau
pusat Gereja lainnya.

Secara sosial, penelitian ini menunjukkan bahwa agama dapat menjadi medium
resistansi budaya dan reaffirmasi identitas lokal dalam menghadapi pressures modernisasi
dan dominasi budaya global. Dalam konteks Dayak Pompakang, Kristianitas yang
terinkultarsi bukan sekadar adopsi iman universal, tetapi juga alat untuk mempertahankan
identitas budaya Dayak Pompakang dan martabat spiritual mereka dalam menghadapi
marginalisasi. Dengan cara ini, inkulturasi berkontribusi pada pluralisme budaya yang
sehat dan pada penguatan masyarakat sipil berbasis adat di Indonesia.

Namun, penelitian ini juga mengakui bahwa proses inkulturasi bukan tanpa
tantangan dan kemungkinan distorsi. Terdapat risiko bahwa inkulturasi dapat menjadi
sekadar cover untuk dominasi budaya yang halus, atau bahwa komunitas lokal dapat
terombang-ambing dalam ketidakpastian identitas ketika tekanan dari luar menjadi terlalu
kuat. Oleh karena itu, pemantauan kritis dan refleksi berkelanjutan tentang proses
inkulturasi diperlukan, dengan melibatkan komunitas lokal dalam evaluasi sendiri tentang
bagaimana iman dan budaya mereka terintegrasi.

Sebagai kata penutup, inkulturasi Gereja Katolik dengan kebudayaan Dayak
Pompakang, sebagaimana terekspresikan dalam ritual Ngongkat Salib, menunjukkan
bahwa pertemuan antara tradisi religius universal dan budaya lokal dapat menghasilkan
buah yang bermakna dan transformatif ketika didekati dengan rasa hormat, kesabaran,
dan keterbukaan teologis. Teori Robert J. Schreiter memberikan kerangka yang kaya
untuk memahami bagaimana proses ini terjadi dan apa yang menjadikannya autentik.
Melalui penelitian lebih lanjut dan refleksi berkelanjutan, Gereja dan komunitas adat
dapat terus mengembangkan bentuk-bentuk baru kesaksian Kristiani yang tidak hanya
relevan secara kontekstual, tetapi juga transformatif secara spiritual bagi komunitas dan
dunia.

DAFTAR PUSTAKA

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion.
Doubleday & Company, Inc.

Biisse, M., & Hermann-Dwyer, M. (2003). The Dayak in Southeast Asia: Representations
and resources. Journal of Southeast Asian Studies, 34(2), 315-330.

Cooley, F. L. (1968). Altar and throne: The institutional church and popular religions in
Indonesia. University of Chicago Press.

Durkheim, E. (1912/2001). The elementary forms of religious life (C. Cosman, Trans.).
Oxford University Press.

Ecclesia in Asia: Post-Synodal Apostolic Exhortation. (1999). Vatican Press.

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 34



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

Ecclesiastical Conference of Indonesia. (2005). Pastoral letter on inculturation and
evangelization in Indonesia. Konferensi Waligereja Indonesia.

Evangelii Nuntiandi: Apostolic Exhortation on Evangelization in the Modern World.
(1975). Vatican Press.

Farmer, P. (1992). AIDS and anthropology. Medical Anthropology Quarterly, 4(3), 252-
266.

Gaudium et Spes: Pastoral Constitution on the Church in the Modern World. (1965).
Vatican Press.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books.

Heclas, P., & Woodhead, L. (2005). The new age movement: The celebration of the self
and the sacralization of modernity. Blackwell Publishers.

Ismail, R. T. (1997). Caught between three fires: The Tengahaya, the Japanese, and the
government of Malaysia. Sojourn Publications.

King, R., & Beyer, P. (Eds.). (1997). Religion and modernity in Asia. Oxford University
Press.

Kipp, R. S. (1990). The early years of a Dutch missionary church: The Karo field (1900-
1942). University of Michigan Press.

Kraft, C. H. (1979). Christianity in culture: A study in dynamic biblical theologizing in
cross-cultural contexts. Orbis Books.

Lawless, R. & Frantz, C. (1985). Anthropology of the good life: Ceremonies and rituals
of contemporary tribal peoples. Human Relations Area Files.

Luhan, D. (2001). Adat Dayak Kenyah: Struktur sosial dan praktik spiritual. PT. Pustaka
Ulung.

Luhan, D. (2008). Perubahan sosial keagamaan masyarakat Dayak: Studi tentang
konversi ke Kristen dan pengaruhnya terhadap adat istiadat. Jurnal Masyarakat dan
Budaya, 10(2), 185-206.

Marshall, C., & Rossman, G. B. (2016). Designing qualitative research (6th ed.). SAGE
Publications.

Mbiti, J. S. (1969). African religions and philosophy. Heinemann Educational Books.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). SAGE Publications.

Mills, K. (1997). Idols and relics: Authorizing the Christ of the Andes. Oxford University
Press.

Newbigin, L. (1989). The gospel in a pluralist society. Wm. B. Eerdmans Publishing Co.
Ntlobi, P. J. (1997). Enculturation and Christian identity. SPCK Publishing.

Osman, M. N. (1997). Islamic revivalism in Malaysia: Dakwah among the students.
Institute of Islamic Understanding.

Pellerin, C. (2013). Inkulturasi dan kontekstualisasi: Model pendekatan misiologi
kontemporer. Jurnal Teologi Kontekstual Nusa Cendana, 5(1), 22-45.

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 35



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

Pius X. (1912). Moto proprio: Sacrorum antistitum. Vatican Press.

Pius XI1I. (1939). Summi pontificatus: Encyclical on the function of the state in the modern
world. Vatican Press.

Polanyi, M. (1958). Personal knowledge: Towards a post-critical philosophy. University
of Chicago Press.

Rahner, K. (1966). Theology of symbol. In Theological investigations (Vol. 4, pp. 224-
252). Darton, Longman & Todd.

Rippell, M. A. (2004). Religion and the arts of West Africa: Historical and analytical
studies. Munich University Press.

Schreiter, R. J. (1985). Constructing local theologies. Orbis Books.

Schreiter, R. J. (1997). The ministry of reconciliation: Spirituality and strategies. Orbis
Books.

Schreiter, R. J. (2004). Faces of Jesus in Africa. Orbis Books.

Schreiter, R. J. (2006). Ministry for a church in crisis: Navigating the recovery of
communities. Orbis Books.

Shenk, W. R. (Ed.). (1999). Enlarging the story: Perspectives on writing world Christian
history. Orbis Books.

Shiva, V. (1997). Biopiracy: The plunder of nature and knowledge. Between the Lines
Press.

Sofian, I., & Hafiz, A. (2012). Proses inkulturasi Gereja Katolik di kalangan masyarakat
Dayak Kalimantan Timur: Sebuah kajian historis. Jurnal Sejarah Nusantara, 3(2),
156-178.

Stott, J. R. W. (1992). The contemporary Christian: Applying God's word to today's
world. Inter-Varsity Press.

Sugirtharajah, R. S. (Ed.). (2002). The Bible and the third world: Precolonial, colonial,
postcolonial encounters. Oxford University Press.

Tanuwidjaya, S. (2010). Kontekstualisasi iman Kristiani dalam budaya lokal: Studi
tentang Ngongkat Salib di Dayak Pompakang. Disertasi Doktor, Universitas Atma
Jaya Makassar.

Thekaekara, M. M. (2010). Gladly served: A journey with indigenous peoples. Eidos
Press.

Turner, V. (1967). The forest of symbols: Aspects of Ndembu ritual. Cornell University
Press.

Vaticanum 11. (1964). Sacrosanctum Concilium: Constitution on the Sacred Liturgy.
Vatican Press.

Wach, J. (1944). Sociology of religion. University of Chicago Press.

Weber, M. (1905/2002). The Protestant ethic and the spirit of capitalism (P. Baehr & G.
C. Wells, Trans.). Penguin Classics.

Weber, M. (1922/1968). The sociology of religion (E. Fischoff, Trans.). Beacon Press.

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 36



Inkulturasi Gereja Katolik dengan Kebudayaan Dayak Pompakang...

Westman, K. B. (1992). Storytelling and mythmaking: Images from film and literature.
Oxford University Press.

Whitehouse, H., & Lanman, J. A. (2014). The ties that bind us: Ritual, fusion, and
identification. Current Anthropology, 55(6), 674-695.

Wiger, L. B. (2009). Church and indigenous peoples in Southeast Asia: Toward a
theology of partnership. Missiology: An International Review, 37(3), 331-347.

Yewangoe, A. A. (2010). Theologia crucis dalam konteks Asia: Studi tentang relevansi
teologi penderitaan di konteks budaya Asia. BPK Gunung Mulia.

Jurnal Pastoral Kateketik (JPKAT) Vol. 2 No. 2, Desember 2025 | 37





